
243Серия: Гуманитарные науки №11-3 ноябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

АВТОНОМНОЕ ВЫРАЖЕНИЕ ИСТОРИЧЕСКОГО 
НАРРАТИВА: КОНСТРУИРОВАНИЕ ДИСКУРСА ЦЕРКОВНОЙ 

НЕЗАВИСИМОСТИ В «ПОВЕСТИ ВРЕМЕННЫХ ЛЕТ»1

Чан Юйкай 
кандидат филологических наук, постдокторант, 

Пекинский университет 
chang.yukai2015@yandex.ru 

Ма Цзинян 
кандидат филологических наук, старший преподаватель, 

Китайский нефтяной университет (Хуадун) 
majingyang@mail.ru

Аннотация: В статье на материале «Повести временных лет» исследуется 
проблематика становления религиозно-культурного суверенитета Древней 
Руси. Применяется метод нарративного анализа для реконструкции дискур-
сивных стратегий, направленных на конструирование церковной независи-
мости. В работе установлено, что при внешнем соблюдении православного 
канона текст содержит имплицитные стратегии дистанцирования от визан-
тийского религиозно-политического авторитета. Данный тезис подтвержда-
ется интерпретацией ключевых исторических эпизодов. Делается вывод об 
инструментальной функции летописного нарратива в утверждении религи-
озно-политической субъектности Руси.

Ключевые слова: исторический нарратив, нарративный анализ, Повесть вре-
менных лет, религиозная автономия, национальная идентичность, культур-
ный синкретизм.

AUTONOMOUS EXPRESSION 
OF HISTORICAL NARRATIVE: 
CONSTRUCTION OF THE DISCOURSE 
OF ECCLESIASTICAL INDEPENDENCE 
IN THE TALE OF BYGONE YEARS2

Chang Yukai
Ma Jingyang

Summary: The article examines the problem of the formation of the 
religious and cultural autonomy of Ancient Rus’ in «The Tale of Bygone 
Years.» Using narrative analysis, the study identifies strategies employed 
by the Orthodox clergy to construct an independent discourse. It is proven 
that, despite an outward commitment to Christianity, the text contains 
a hidden distancing from Byzantine authority. This is manifested in the 
legend of the Apostle Andrew, the pragmatic depiction of the baptisms 
of Olga and Vladimir, and the preservation of elements of pagan ethics. 
The chronicle’s narrative served as a tool for asserting Rus’s religious and 
political subjectivity.

Keywords: historical narrative, narrative analysis, The Tale of Bygone 
Years, religious autonomy, national identity, cultural syncretism.

DOI 10.37882/2223–2982.2025.11–3.47

В 988 г. от Рождества Христова великий князь Киев-
ской Руси Владимир ввел христианство в качестве 
государственной религии, тем самым инициировав 

многовековой процесс глубокого взаимодействия и син-
теза между древнерусской народностью и христианской 
цивилизацией. Данный судьбоносный исторический 
процесс оказал неизгладимое воздействие на формиро-
вание духовного мира русского народа. Однако характер 
взаимодействия религиозного и национального начал от-
нюдь не сводился к простому, одностороннему принятию 
и ассимиляции. Внутри этого сложного диалога содержа-
лась настойчивая, непрекращающаяся попытка древне-
русского общества отстоять свою самостоятельность на 
уровне религиозного самосознания. Детальный анализ 
ключевого источника «Повести временных лет» (далее — 

«Повесть») позволяет выявить и исследовать проявления 
этой глубокой активности древнерусского народа в про-
цессе усвоения христианства. Хотя текст «Повести» был 
составлен духовенством Русской Православной Церкви, 
его нарративная ткань содержит скрытые элементы со-
мнения и даже сопротивления религиозному авторитету 
Византии. От стратегических соображений прагматиче-
ского характера, сопровождавших крещение княгини 
Ольги, до сугубо практического подхода великого князя 
Владимира при выборе государственной веры — все эти 
моменты с очевидностью демонстрируют последова-
тельные усилия древнерусских правителей, направлен-
ные на сохранение независимости национального веро-
исповедания даже в процессе принятия новой религии. 
Эта настойчивая тяга к религиозной самостоятельности 

1	 Исследование выполнено в рамках гранта «Исследование национального характера через призму древнерусской ли-
тературы: источниковедение текста» (номер проекта: GZC20240054); гранта «Исследование русского национального характера в 
контексте философии сверхчеловека» (номер проекта: 2024KJE004).

2	 The research was conducted under the grant “Study of National Character Through the Prism of Old Russian Literature: Textual 
Source Studies” (Project Number: GZC20240054); and the grant “A Study of the Russian National Character from the Perspective of the 
Philosophy of the Superman” (Project Number: 2024KJE004).



244 Серия: Гуманитарные науки №11-3 ноябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

глубоко укоренена в фундаментальных чертах нацио-
нального характера древнерусской народности. Как точ-
но подметил философ Н.А. Бердяев, русскому народу им-
манентно присуща двойственность, сочетающая в себе 
восточные и западные черты. Подобное уникальное гео-
культурное положение, с одной стороны, стимулировало 
активное усвоение элементов иноземных цивилизаций, 
а с другой — неизменно способствовало сохранению ин-
тенсивного чувства субъектности на протяжении всего 
этого процесса.

После Крещения Руси в 988 г. возникает закономер-
ный вопрос: насколько эффективным оказалось усвое-
ние христианства древнерусским обществом? Была ли 
реализована изначально декларируемая идея религи-
озной автономии? Каково было подлинное отношение 
Руси как к самой христианской вере, так и к Византий-
ской церкви, выступавшей в роли ее проводника? На 
эти сложные вопросы «Повесть» дает определенные, 
хотя и не лежащие на поверхности, ответы. Однако для 
их обнаружения недостаточно поверхностного прочте-
ния текста; требуется кропотливая работа по выявлению 
в деталях нарратива свидетельств борьбы древнерус-
ского народа за независимость своего вероисповеда-
ния. Настоящая статья ставит своей целью, опираясь на 
скрупулезный анализ текста «Повести», исследовать ме-
ханизмы, посредством которых древнерусский народ в 
процессе принятия христианства стремился к обрете-
нию религиозной самостоятельности и конструирова-
нию автономного дискурса веры.

Авторство первоначального текста «Повести времен-
ных лет» традиционно приписывается монаху Киево-Пе-
черской лавры Нестору Летописцу. Однако завершение 
этого масштабного летописного свода стало результатом 
коллективных усилий множества древнерусских цер-
ковных деятелей, трудившихся над ним на протяжении 
длительного времени [1, с. 5–20]. Следовательно, с вы-
сокой степенью обоснованности можно утверждать, что 
«Повесть» представляет собой памятник, отражающий 
коллективное сознание и консенсус православного ду-
ховенства Древней Руси. Именно в этом произведении 
нашли свое выражение — пусть и опосредованное — 
ключевые для древнерусских церковных кругов про-
блемы: восприятие соотношения привнесенного хри-
стианства и автохтонного «старого мира», процессы 
религиозной самоидентификации, а также неизбежные 
конфликты между иноземными социальными представ-
лениями и местными традиционными устоями.

На поверхностном уровне «Повесть временных лет» 
безусловно представляет собой произведение, напи-
санное с последовательно христианских позиций. Она 
полностью интерпретирует происхождение Руси через 
призму христианской космогонии, открывая основной 
текст прямым библейским нарративом. История Ноева 

ковчега представлена как подлинная хроника, а древне-
русская народность возводится к Иафету (Яфету) — би-
блейскому сыну Ноя. Согласно «Повести», после Потопа 
Иафету достались северные и западные земли мира, ох-
ватывающие большую часть Европы к северу от линии от 
современной Испании до Ирана. Славяне же, согласно ле-
тописной генеалогии, происходят от потомков Иафета —  
нориков, расселившихся по Восточной Европе и раз-
делившихся на чехов, сербов, моравов, русов и другие 
племена. Однако Русь обладала и собственным автох-
тонным пластом религиозных верований. До Крещения 
988 г. господствующей формой сознания было языче-
ство. Важно подчеркнуть: древнерусское язычество не 
являлось единой религией в строгом смысле. Ему были 
чужды унифицированная догматика, единый ритуал и 
централизованная иерархия. По сути, это был конгломе-
рат разнородных, но не антагонистичных верований, по-
рожденных представлениями о природе.

Сосуществование на Руси этих двух систем верова-
ний — язычества и христианства — неизбежно порожда-
ло глубинные противоречия в общественном сознании. 
Как происходило усвоение христианства? Каковы были 
его особенности? Разные группы имели свое видение. 
Взгляд церковной среды, создавшей «Повесть», наибо-
лее полно отражен в ее описании этого процесса. При-
нятие христианства Русью неминуемо вело к конфликту 
с языческим миропорядком. И «Повесть» наглядно де-
монстрирует этот конфликт мировоззрений. Противопо-
ставление «языческого старого мира» и «христианского 
нового мира» после Крещения — сквозная тема летопи-
си. Этот конфликт проявляется на двух уровнях:

1.	 Индивидуальный: Личная трансформация кон-
кретных персонажей (напр., княгини Ольги).

2.	 Социальный: Изменения в сознании и практике 
общества после 988 г.

Эти уровни неразрывно связаны между собой в тек-
сте Повести: сдвиги в общественном сознании ярче все-
го раскрываются через призму личных судеб.

Следует вновь подчеркнуть, что процесс создания 
«Повести временных лет» явился плодом коллективных 
усилий множества православных церковных деятелей 
Древней Руси. Именно эта соборность творчества пре-
вращает летопись в уникальный документ, кристаллизу-
ющий общие идеологические установки древнерусского 
церковного сословия. Важно понимать: «Повесть» не яв-
ляется строго документальной хроникой, фиксирующей 
лишь достоверные факты. Поступки её персонажей да-
леко не всегда отражают реальные исторические собы-
тия [2, с. 25–36; 3, с. 26; 4, с. 305–313; 5, с. 5–25]. Однако 
устойчивые модели поведения ключевых персонажей 
(особенно положительных героев русской стороны), а 
также глубинные мотивации их поступков, несомненно, 
отражают коллективные представления и подсознатель-



245Серия: Гуманитарные науки №11-3 ноябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

ные устремления самих создателей летописи. Через эти 
смысловые константы летописцы — сознательно или 
нет — транслировали читателю определенные систем-
ные идеи. Подобная трансформация мировоззрения и 
составляет предмет дальнейшего анализа.

Апостол Андрей: Обход византийского 
посредничества

Уже в рассказе «Повести» об апостоле Андрее Пер-
возванном прослеживается скрытая тенденция к ут-
верждению религиозной самостоятельности Руси. Хотя 
историческая достоверность самого предания о путеше-
ствии Андрея по русским землям вызывает сомнения [2, 
с. 25–36; 3, с. 26], сам факт его создания, распростране-
ния и принятия церковной средой, а также его смысло-
вая нагрузка являются ключом к пониманию религиоз-
ного менталитета древнерусского духовенства.

Повествование о святом Андрее помещено авторами 
в самую начальную, мифологизированную часть летопи-
си, лишенную точных хронологических ориентиров. Та-
кой намеренный хронотоп (помещение в «неподдающу-
юся проверке» эпоху) создает эффект вневременности 
и неопровержимости. Это может служить важной цели: 
предотвратить возможные контраргументы о более ран-
нем присутствии иных христианских миссионеров. Дея-
ния Андрея, связанные с Русью, изложены лаконично и 
обладают четкой символической направленностью, кон-
центрируясь на трех ключевых событиях:

1.	 Пророчество о Киеве: На холмах у Днепра апостол 
предрекает возникновение великого города, за-
кладывая тем самым сакральные основания буду-
щей столицы Руси;

2.	 Освящение банного обряда: В Новгороде, наблю-
дая за местным обычаем париться в бане, Андрей 
провозглашает его действие, удивительно схо-
жее с христианским таинством крещения («омо-
вения»). Этим устанавливается глубинная связь 
между древней славянской культурной практи-
кой и сутью христианского обряда;

3.	 Апостольский маршрут: Путь Андрея пролегает 
через ключевые центры будущей Руси — от южно-
го Киева до северного Новгорода, символически 
охватывая благословением всю её центральную 
территорию.

Каждый из этих пунктов несет важную идеологиче-
скую нагрузку: (1) Пророчество о Киеве служит религиоз-
ной легитимацией города как духовного и политическо-
го центра, а также предвосхищает будущее Крещение; (2) 
Сближение банного ритуала с крещением представляет 
собой попытку ассимиляции местной традиции в христи-
анский контекст, подчеркивая изначальную предраспо-
ложенность славян к новой вере; (3) Наконец, маршрут 
апостола символизирует непосредственную связь всей 

Русской земли с первоисточником христианства — са-
мими апостолами, минуя византийское посредничество. 
В совокупности эти три элемента создают мощный нар-
ратив: христианство на Русь пришло не через Византию 
как вторичного передатчика, а было предуказано непо-
средственно апостолом — учеником Христа. Тем самым 
утверждается, что Русь — земля, изначально избранная 
для христианства, чьи исконные культурные коды обла-
дали удивительным созвучием с основами христианско-
го учения задолго до официального Крещения.

Княгиня Ольга: Воплощение старого мира 
на пороге нового

Для воплощения многогранных и подчас абстракт-
ных противоречий, присущих эпохе перехода от старо-
го языческого миропорядка к новому христианскому, 
фигура княгини Ольги, супруги киевского князя Игоря, 
выступает в «Повести» как глубоко символический и 
репрезентативный образ. Примечательно, что после 
пространного изложения мифологических сюжетов о 
происхождении человечества и Руси, летопись первой 
подробной индивидуальной историей излагает именно 
повествование об Ольге. Ее статус уникален и много-
значен: «Повесть» однозначно идентифицирует ее как 
первую крещеную правительницу Руси. Что касается ее 
реального политического веса, то, вопреки мнениям не-
которых историков, сводившим ее роль к положению 
вдовы-аристократки в скромном уделе, Ю.И. Афанасьев 
на основе детального источниковедческого анализа 
убедительно доказывает, что Ольга исполняла функции 
полноценного регента при малолетнем сыне Святосла-
ве, управляя всей Киевской Русью [6, с. 70–77]. Следова-
тельно, даже с исторической точки зрения, ее действия 
отражали в значительной степени коллективные тенден-
ции и вызовы древнерусского общества, оказывая на 
его развитие огромное, порой определяющее влияние. 
Противоречия переходной эпохи нашли свое концен-
трированное выражение именно в решениях и судьбе 
Ольги, что и объясняет пристальное внимание летопис-
цев к этой фигуре.

Авторы «Повести» посвящают значительный объем 
текста анализу эволюции Ольги — как в ее вере, так и 
в поступках — после трагической гибели князя Игоря. 
Ключевым поворотным пунктом этой эволюции стано-
вится ее личное крещение. Хотя Ольга жила в середине 
X в. и скончалась до официального Крещения Руси в 988 
г., факт ее личного принятия христианства и связанная 
с этим поездка в Константинополь занимают в летопис-
ном нарративе центральное место. Однако летопись на-
чинает рассказ об Ольге не с крещения, а с жестокой и 
кровавой мести древлянам за убийство мужа. В 6453 г. 
(945 г. н. э.) Игорь был предательски убит древлянами 
(племенем «живущих в лесах») во время полюдья. Поль-
зуясь малолетством наследника Святослава, древлян-



246 Серия: Гуманитарные науки №11-3 ноябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

ский князь Мал не только предложил Ольге стать его 
женой, но и отправил в Киев наглый «посольский» от-
ряд. Ольга, проявив исключительное самообладание и 
политическую хитрость, скрыла гнев, сделала вид, что 
принимает предложение, и затем, в ходе трех последо-
вательных актов возмездия, уничтожила сначала послов 
(закопав живьем), затем знатных древлян (сожгли в бане 
под предлогом оказания почестей), и, наконец, воинов 
на тризне по Игорю (изрублены дружинниками). Но 
месть Ольги на этом не закончилась. Ее войско осадило 
столицу древлян Искоростень. Столкнувшись с упорным 
сопротивлением, Ольга прибегла к новой гениальной и 
беспощадной уловке: потребовав в качестве дани с каж-
дого двора по воробью и голубю, она приказала при-
вязать к птицам тлеющую паклю и отпустить их. Птицы, 
вернувшись в гнезда под соломенными крышами домов, 
подожгли весь город. Ворвавшиеся в охваченный огнем 
и хаосом Искоростень русские дружинники довершили 
разгром, сравняв город с землей и обратив уцелевших 
жителей в рабство.

В этом пространном и детальном описании Ольга 
предстает как властная и решительная правительница, 
мгновенно принявшая на себя бремя власти и отмщения. 
Однако летописец видит в этих событиях не только де-
монстрацию политической воли, но и ярчайшее вопло-
щение суровой этики кровной мести, лежавшей в основе 
языческого «старого мира» [7, с. 280–283; 8, с. 419–430]. 
Ее действия здесь абсолютно соответствуют нормам и 
ценностным ориентирам дохристианского славянско-
го общества, где такой принцип являлся краеугольным 
камнем социальной справедливости и порядка [9, с. 
286–308]. Именно этот архетипический образ языческой 
княгини-мстительницы и подвергнется в дальнейшем ле-
тописном повествовании глубокой, хотя и не лишенной 
внутренних противоречий, трансформации.

Трансформация Ольги: Противоречия в принятии
 Русью христианства

Решающее превращение Ольги происходит в 6463 г. 
(955 г. н. э.) во время ее визита в Царьград (Константи-
нополь), где она принимает крещение. Однако описа-
ние этого судьбоносного события в «Повести времен-
ных лет» окрашено явной иронией и почти фарсовыми 
тонами. Мотивация Ольги представлена отнюдь не как 
духовное прозрение или государственная необходи-
мость, а как хитроумный тактический ход для избегания 
личной угрозы: византийский император Константин VII 
Багрянородный вознамерился силой взять ее в жены. 
Желая отказать, но не спровоцировать конфликт с могу-
щественной империей, Ольга заявляет, что как язычница 
не может вступить в брак с христианином, и просит са-
мого императора стать ее крестным отцом. После совер-
шения обряда крещения Ольга использует новый юри-
дически-канонический аргумент: раз император лично 

крестил ее и нарек дочерью (духовной), то он становится 
ее кумом (крестным отцом), а брак между кумом и кумой 
строго запрещен церковными канонами: Како мя хоще-
ши поняти, а крѣстивъ мя самъ и нарекъ мя дщерь? А въ 
крестьянѣхъ того нѣсть закона, а ты самъ вѣси. Таким 
образом, Ольга ловко выходит из опасной ситуации, об-
ретая христианский статус и благополучно возвращаясь 
в Киев.

Ключевой символический момент заключается в 
единственной фразе, которую Ольга произносит во 
время самого таинства крещения, когда патриарх на-
ставлял ее в основах веры: Молитвами твоими, влады-
ко, да съхранена буду от сѣти неприязнены. Эта фраза 
приобретает глубокий подтекст в контексте повество-
вания. Будучи первой подробно описанной и высоко-
поставленной русской христианкой [10, с. 200–207; 11, 
с. 60–69], чье крещение должно было бы изображаться 
как торжественное и сакральное событие, летопись фак-
тически снижает его значение до уровня «избавления 
от ловушки». В этой лаконичной молитве зашифрована 
двойственность: обращение Молитвами твоими, вла-
дыко формально выражает упование на Бога, но слова 
от сѣти неприязнены (от сети вражией/дьявольской) 
недвусмысленно намекают на то, что саму византийскую 
императорскую власть Ольга (а через нее — и летопи-
сец) воспринимает как дьявольскую ловушку. Это — 
скрытое, но мощное выражение презрения к греческому 
церковно-политическому авторитету.

Этот эпизод особенно показателен, учитывая кон-
текст создания «Повести». Как отмечалось ранее, это 
произведение, созданное в лоне Русской Православной 
Церкви, начинается с откровенно христианской космо-
гонии и приписывается монаху-летописцу Нестору, а его 
редакторы также были церковными деятелями [12, с. 
30–35]. Тем парадоксальнее, что первый детально опи-
санный акт крещения ключевой русской фигуры пред-
ставлен как прагматичная уловка, а византийский им-
ператор — символ христианской власти — низведен до 
роли обманутого преследователя или даже инструмента 
в руках мудрой княгини. Эта тенденция находит прямое 
подтверждение в более поздней записи «Повести» под 
6479 г. (971 г. н.э.), где греки (византийцы) характеризуют-
ся предельно емко и негативно: суть бо грѣци мудри и до 
сего дни (ибо греки льстивы/лживы и по сей день).

История Ольги, таким образом, это не просто рас-
сказ о личном обращении, а глубоко политизированный 
нарратив, отражающий сложную игру между Киевской 
Русью и Византией, ее «религиозной метрополией». 
Политический подтекст этого сюжета заключается в де-
монстрации того, как Русь, принимая новую веру, стре-
милась контролировать ее влияние на формирование 
своего национального самосознания и социальных ин-
ститутов, не допуская полного подчинения византий-



247Серия: Гуманитарные науки №11-3 ноябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

скому диктату. Светские правители Руси (в лице Ольги, 
а затем и Владимира) осознанно пытались направлять 
процесс христианизации, что было хорошо понятно и 
зафиксировано церковными книжниками, создававши-
ми «Повесть».

Политическая мудрость Ольги, столь ярко проявив-
шаяся в физическом противостоянии с древлянами в 
рамках языческой парадигмы, находит свое продол-
жение и в интеллектуальном противоборстве с пред-
ставителем нарождающегося христианского мира — 
византийским императором. Описание того, как она 
переиграла могущественного василевса на его же поле, 
используя его же религиозные нормы, служит мощным 
сигналом решимости Киевской Руси отстаивать свою 
честь, достоинство и интересы во взаимоотношениях 
с Византией. Подобный нарратив красноречиво сви-
детельствует о сложном, амбивалентном отношении 
Древней Руси к византийскому наследию: это было отно-
шение притяжения и ученичества, но одновременно —  
настороженности и стремления к независимости.

Борьба за веру при официальной смене религии: 
Прагматизм в религиозном выборе

В научной среде существуют различные точки зрения 
на крещение Ольги: одни исследователи (как А.А. Шах-
матов) рассматривают его как первый этап христианиза-
ции Руси [13, с. 527–536], другие трактуют его как сугубо 
личный акт. Однако как исторические свидетельства, так 
и текст «Повести» единодушно указывают на то, что в дан-
ный период христианство не получило массового рас-
пространения в древнерусском обществе. А.В. Петров, 
детально анализируя контекст, склоняется к мнению, что 
визит Ольги в Царьград носил характер частного пред-
приятия [10, с. 200–207]. Ученый аргументирует это тем, 
что в условиях господства языческих норм («старого 
мира») женщина, даже выступая регентом, вряд ли об-
ладала полнотой власти, сопоставимой с авторитетом 
покойного супруга. Косвенным подтверждением данной 
позиции служит фрагментарность описания админи-
стративной деятельности Ольги в «Повести» в течение 
первого десятилетия ее регентства (6453/945–6463/955 
гг.). Помимо мести древлянам и константинопольского 
визита, летопись упоминает лишь несколько эпизодов, а 
период 6456–6462 гг. и вовсе представляет собой хроно-
логический вакуум. Этот пробел — независимо от того, 
объясняется ли он реальным ограничением политиче-
ского влияния Ольги или избирательным подходом позд-
нейших летописцев — объективно свидетельствует о ее 
неравном статусе по сравнению с князьями-мужчинами.

«Повесть» далее наглядно демонстрирует живучесть 
языческого мировоззрения даже в княжеской среде на 
примере сына Ольги, великого князя Святослава Иго-
ревича. Он не только решительно отверг христианство, 

но и отказался от даже формального крещения по по-
литическим мотивам, заявив: А дружина ся тому смеяти 
начнуть (Как же я один приму иную веру? Дружина моя 
станет смеяться). Этот страх насмешки со стороны 
языческой дружины красноречиво свидетельствует о 
силе традиционных устоев. Еще более показателен эпи-
зод 6479 г. (986 г. н. э.), описывающий балканскую кампа-
нию Святослава и его конфликт с Византией. «Повесть» 
не фиксирует ни малейших признаков религиозного 
трепета перед Константинополем как священным гра-
дом. Захватив богатый дунайский город Переяславец, 
Святослав, возгордившись победою, немедленно, без 
стратегической подготовки, решает штурмовать визан-
тийскую столицу. Русское войско, поддерживая князя, 
проявляет не страх, но языческую удаль и бесстрашие: 
другая городы разбивая, иже стоять пусты и до днешь-
него дне. При этом воины демонстрируют практическую 
хитрость при выборе послов: послаша лѣпьшии мужи къ 
цесареви. Это свидетельствует о полном отсутствии в со-
знании военной элиты Руси представления о Византии 
как о духовной метрополии. Для летописца (и, вероят-
но, самих современников) Византия оставалась прежде 
всего политическим соперником и источником богатств, 
а не сакральным центром. Социально-идеологические 
предпосылки для признания византийского религиоз-
ного верховенства в эпоху Святослава отсутствовали.

Исторически сложилось, что именно при великом 
князе Владимире, в 988 г., произошло событие, известное 
как «Крещение Руси» — насильственное введение хри-
стианства в качестве государственной религии Киевской 
Руси. Реформа носила сверхусиленный, директивный ха-
рактер. «Повесть» уделяет этому периоду значительное 
внимание, хотя и умалчивает о прямых мотивах Влади-
мира. Примечательно, однако, что критерии, по которым 
князь оценивал предлагаемые религии, поражают своим 
откровенным практицизмом и утилитарностью.

Так, в 6494 г. (986 г. н.э.) при встрече с мусульмански-
ми проповедниками Владимира привлек описанный 
ими загробный мир, полный чувственных наслаждений. 
Однако, узнав о необходимости обрезания (физическая 
боль и увечье), запрете на свинину и, что особенно важ-
но, на употребление вина, князь немедленно и катего-
рично отверг ислам. Его аргумент предельно ясен и ос-
нован на национальных традициях: Руси веселье питье, 
не можемъ безъ того быти. Удовольствие от питья воз-
ведено здесь в ранг культурной константы, неприкосно-
венной для иноземных запретов.

Далее прибыли посланцы Рима (западного христи-
анства). Они начали с резкого осуждения языческих 
верований, презрительно назвав славянских богов а 
бози ваши — древо суть. Владимир, демонстрируя по-
разительное равнодушие к оскорблению национальных 
святынь, немедленно перевел разговор в сугубо практи-



248 Серия: Гуманитарные науки №11-3 ноябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

ческую плоскость: Кака есть заповѣдь ваша? Услышав о 
необходимости соблюдать посты, князь мгновенно утра-
тил интерес и повелел римлянам удалиться.

Иудейские проповедники, прибывшие следом, по-
пытались дискредитировать христианство, чтобы воз-
высить свою веру. Однако Владимир абсолютно игно-
рировал теологические споры, задав свой неизменный 
практический вопрос о сути их заповедей. Узнав о запре-
тах на свинину и вино, а также об обрезании, Владимир 
язвительно отметил отсутствие у иудеев собственного 
государства и также отказался от дальнейших перегово-
ров. Этот отказ подчеркивает политический прагматизм 
князя: религия народа, лишенного территориального 
суверенитета, не могла восприниматься как основа для 
сильного государства.

Последними к Владимиру прибыли греческие миссио-
неры (представители восточного, византийского христи-
анства). Их подход оказался более тонким и эффектив-
ным. Вместо немедленного погружения в богословские 
тонкости, они начали с критики бытовых и нравственных 
аспектов конкурирующих религий, обличая мусульман в 
нечистоте при бытовой жизни, а иудеев — в жестокости 
и даже принуждении женщин к разврату. Подобные ар-
гументы, апеллирующие к общечеловеческим представ-
лениям о порядке и морали, нашли живой отклик у Вла-
димира. «Повесть» отмечает: Си слышавъ, Володимиръ 
плюну на землю, рекъ: Нечисто есть дѣло. Лишь завладев 
вниманием и сочувствием князя, греческий философ 
перешел к позитивной части — изложению основ хри-
стианского вероучения. Однако сделал он это не через 
сухие догматы, а через мастерски изложенные, связные 
библейские истории, превратившие сложные теологи-
ческие концепции в увлекательное повествование. Этот 
нарративный метод оказался успешным: Владимир про-
явил живой интерес, задавая вопросы по ходу рассказа: 
Что ради сь на кресте умре? и Что есть крещенье? Фило-
соф, используя сократический метод (побуждая к вопро-
сам для лучшего усвоения), дал символико-исторические 
объяснения: крест уподобляется древу, от плода которо-
го согрешили Адам и Ева, и через которое теперь дается 
искупление; крещение водой уподобляется очиститель-
ным водам потопа времен Ноя, смывающим грехи и да-
ющим новое рождение. Таким образом, через диалог и 
образы, греку удалось заложить основы христианского 
мировоззрения в сознание князя.

Процесс религиозной проповеди по своей сути яв-
ляется столкновением культур, импортом иноземной 
традиции, вступающей в конфликт с местной. В данном 
случае мы видим сложную игру между Владимиром, оли-
цетворяющим традиционные ценности и прагматизм 
Руси, и греческим философом, представляющим духов-
ный и культурный авторитет Византии. Контекст конца X 
в. определял потребности сторон: Византия стремилась 

к религиозно-политической экспансии [14; 15, с. 9–15], 
Русь же нуждалась в мощной идеологической скрепе 
для укрепления государственности. Однако в ходе это-
го диалога Русь в лице Владимира продемонстрировала 
не просто пассивное принятие, а активный, критический 
отбор, руководствуясь прежде всего практическими со-
ображениями о государственной пользе и культурной 
совместимости.

Несмотря на возникший интерес к христианству, 
Владимир не удовлетворился ролью пассивного ре-
ципиента. Он решил активизировать свою позицию 
в этой геополитической игре. Об этом красноречиво 
свидетельствует событие 6496 г. (988 г. н. э.), описанное 
в «Повести»: без видимых внешних причин Владимир 
внезапно предпринимает военный поход против Ви-
зантии, осаждает и захватывает стратегически важный 
крымский город Херсонес. Князь лично руководит опе-
рацией и последующими переговорами с побежденны-
ми византийцами. Его цель была исключительно прагма-
тичной и конкретной: женитьба на сестре византийских 
императоров Василия II и Константина VIII, царевне 
Анне. Столкнувшись с военным поражением, византий-
цы вынужденно согласились на этот брак, получив от 
Владимира лишь обещание принять крещение. Таким 
образом, само Крещение Руси предстает в летописи не 
как акт духовного обращения, а как условие выгодного 
политического договора, достигнутого силой оружия и 
дипломатическим нажимом. Владимир добился своего, 
сохранив инициативу и контроль над процессом приня-
тия новой веры.

Незавершенная трансформация ценностных 
установок

Неполнота смены старых и новых воззрений после 
принятия христианства отчетливо проявляется в тексте 
«Повести», где языческие традиции отнюдь не были ис-
коренены. Так, в 6504 г. (996 г. н. э.), когда в Русской земле 
умножились разбои, христианское духовенство увеща-
вало князя Владимира отвергнуть традиционную меру 
наказания — взыскание виры, призывая карать преступ-
ников согласно христианским установлениям. Однако 
под влиянием старейшин, олицетворявших традицион-
ные родовые структуры, и их убеждений, Владимир со-
хранил практику вирных взысканий. В сфере реального 
общественного строя и господствующих ценностных 
ориентиров «Повесть» не отражает полной трансформа-
ции от архаичных воззрений языческого старого мира к 
христианским идеалам.

Подобных примеров немало; даже на уровне морали 
христианство не укоренилось глубоко. Русьская знать 
зачастую руководствовалась архаичной логикой возмез-
дия по принципу «старого мира». Напр., в 6522 г. (1014 г. 
н.э.) Владимир, лишь из-за отказа сына, новгородского 



249Серия: Гуманитарные науки №11-3 ноябрь 2025 г.

ФИЛОЛОГИЯ

князя Ярослава, вносить положенную дань, снарядил 
рать против собственного сына. Ярослав же, дабы про-
тивостоять отцу, не погнушался призвать иноплеменное 
войско. В 6575 г. (1067 г. н. э.) русьский князь Всеслав раз-
вязал усобицу. Три сына Ярослава — Изяслав, Святослав 
и Всеволод — выступили против него. Однако, овладев 
Менском, братья учинили кровавую резню над мирным 
населением. В этой брани понесли тяжкие потери обе 
стороны; для всей Руси же это стало очередным актом 
братоубийственной вражды, когда гибли свои же и стра-
дали безвинные русичи.

Совокупность этих описаний рисует уникальную 
историческую картину принятия христианства на Руси: 
живой процесс, сплетенный из политических расчетов, 
военных столкновений, конфликта и компромисса ста-
рых и новых воззрений. Подобное повествование убеди-
тельно свидетельствует, что русьский народ в процессе 
усвоения греко-христианской цивилизации неизменно 
сохранял ярко выраженное национальное самосозна-
ние и взвешенно-критическую позицию. 

Заключение

Подводя итоги вышеизложенному, систематический 
анализ «Повести временных лет» позволяет настояще-
му исследованию выявить следующее: в ходе историче-

ского процесса принятия христианства русьский народ 
продемонстрировал глубокое культурное самосознание 
и развитую субъектность. Обращение Руси к христиан-
ству отнюдь не являлось простым пассивным воспри-
ятием или подражанием, но представляло собой уни-
кальный путь, характеризующийся активным усвоением 
византийско-христианской цивилизации при последо-
вательном стремлении отстоять независимость своей 
веры и культурную самобытность. Используя стратегии 
исторического нарратива, «Повести временных лет» 
имплицитно, но недвусмысленно выражает стремление 
Руси к дистанцированию от византийского авторитета и 
утверждению собственной автономии в религиозной и 
политической сферах. Подобная установка — «прини-
мать, не слепо подражая», укорененная в национальном 
характере, — не только определила уникальность про-
цесса христианизации Руси, но и оказала глубокое вли-
яние на раннее формирование русьской национальной 
идентичности, предоставив ключевую историческую 
ремарку для понимания глубинных основ русской ду-
ховной культуры, где синтезируются синкретичность 
(способность к слиянию) и автономность. Настоящее 
исследование, осуществив скрупулезный разбор этого 
ключевого источника, углубляет научное понимание 
механизмов функционирования национального само-
сознания в процессе ранней локализации (адаптации к 
местным условиям) христианства на Руси.

ЛИТЕРАТУРА
1.	 Лихачев Д.С., Романов Б.А. Повесть временных лет, пер. со старославянского Д.С. Лихачева, ред. Б.А. Романова, М.; Л.: АН СССР, 1968.
2.	 Демин А.С. Художественные миры древнерусской литературы, М.: Наследие, 1993.
3.	 Демин А.С. О типе литературного творчества создателей «Повести временных лет», в: Герменевтика древнерусской литературы, Сборник 10, М.: На-

следие, 2000, С. 18–43.
4.	 Кузьмин А.Г. Индикты начальной летописи (к вопросу об авторе Повести временных лет), в: Славяне и Русь, М.: Наука, 1968, С. 305–313.
5.	 Толочко А.П. История Российская Василия Татищева: источники и известия, М.: Новое литературное обозрение; Киев: Критика, 2005.
6.	 Афанасьев Ю.И. Образ княгини Ольги в «Повести временных лет» (Взгляд из Гдовского уезда), Псков. Научно-практический, историко-краеведческий 

журнал, 2024, № 1, С. 70–77.
7.	 Рыбаков Б.А. Язычество древних славян, М.: Наука, 1981.
8.	 Топоров В.Н. Святость и святые в русской духовной культуре, Т. 1, М.: Гнозис; Школа «Языки русской культуры», 1995.
9.	 Аничков Е.В. Язычество и Древняя Русь, М.: Индрик, 2003.
10.	 Петров А.В. К вопросу о крещении княгини Ольги, Вестник Волгоградского государственного университета. Серия 4: История. Регионоведение. Междуна-

родные отношения, 2020, т. 25, № 1, С. 200–207.
11.	 Полное собрание русских летописей Т. 1: Лаврентьевская летопись, СПб.: Тип. Э. Праца, 1846, С. 60–69.
12.	 Шахматов А.А. Разыскания о древнейших русских летописных сводах, СПб.: тип. М.А. Александрова, 1908.
13.	 Георгиева Т.С. Культура России и русское православие, М.: Крафт, 2012.
14.	 Никольский Н.М. История русской церкви, М.: Изд-во АСТ, 2004.

© Чан Юйкай (chang.yukai2015@yandex.ru), Ма Цзинян (majingyang@mail.ru). 

Журнал «Современная наука: актуальные проблемы теории и практики»


